
NO-COSAS de Byung-Chul, Han 
RECESIÓN ACADÉMICA 
Dr. Eduardo Zamarro, Noviembre 2025 

Orcid ID: 0000-0001-5512-2652 
 
 
NO-COSAS de Byung-Chul, Han.  
Han, B.-C. (2021). No-cosas. Quiebras del mundo de hoy (J. Chamorro Mielke, Trad.). Taurus. 
 
Por Dr. Eduardo Zamarro noviembre 2025 
 
Contexto de la obra y del autor 
 
No-cosas. Quiebras del mundo de hoy (Han, 2021) se inscribe en la serie de ensayos breves con 
los que Byung-Chul Han (1959 - …), analiza las mutaciones de la subjetividad y de la vida social 
en la era digital, en diálogo con obras como La sociedad del cansancio, La expulsión de lo 
distinto o La desaparición de los rituales.  
 
Byung-Chul Han (Seúl, República de Corea, 1959) es un filósofo y ensayista surcoreano que 
reside en Alemania, donde continúa desarrollando su actividad docente y ensayística. Formado 
en filosofía y teoría de los medios, Han combina un estilo aforístico con una densa red de 
referencias clásicas y contemporáneas, lo que le permite articular una crítica de la digitalización 
accesible al gran público sin renunciar a la profundidad conceptual. Sus obras pueden leerse 
como referencias básicas que abren la puerta a una reflexión más profunda; en este sentido, se 
ha consolidado como un gran divulgador y un mediador eficaz entre la filosofía académica y el 
público no especializado. 
 
El libro aparece en un contexto de expansión de la infoesfera y de normalización de 
dispositivos conectados, y se propone pensar el paso del “orden terreno” de las cosas al “orden 
digital” de la información.  
 
En este marco, resulta especialmente significativa la fórmula programática según la cual «ya no 
habitamos la tierra y el cielo, sino Google Earth y la nube» (pp. 13-14), que condensa el 
desplazamiento del habitar humano hacia entornos intangibles, nublados y espectrales. 
 
Exposición de los contenidos 
 
En el prólogo y en el capítulo “De la cosa a la no-cosa”, Han introduce la distinción entre un 
“orden terreno” compuesto por cosas duraderas, que estabilizan la vida humana, y un “orden 
digital” en el que la información se antepone a las cosas hasta hacerlas palidecer.  
 
Apoyándose en Arendt y en la crítica a la hiperinflación de datos, muestra cómo la 
digitalización desmaterializa y descorporeiza el mundo, sustituyendo recuerdos por datos 
almacenados y erosionando las arquitecturas temporales que daban sostén a la experiencia y a 
la verdad. 
 

https://orcid.org/0000-0001-5512-2652


En este contexto, Han establece también un eje de lectura histórico entre el capitalismo 
industrial centrado en la producción de cosas y el nuevo régimen informacional, donde la 
tecnología, la hiperconectividad y la transparencia reconfiguran la explotación en términos de 
captura de datos y autoexposición permanente.  
 
La transición del trabajador al sujeto de rendimiento se acompasa con el paso del fetichismo de 
la mercancía al fetichismo de la información, y con la emergencia de una “sociedad de la 
transparencia” que amplifica los mecanismos de control y auto-optimización. 
 
Los capítulos “De la posesión a las experiencias”, “Smartphone” y “Selfis” prolongan este 
diagnóstico al analizar la mutación de la relación con el mundo: ya no prima la posesión de 
objetos, sino el consumo de experiencias mediadas digitalmente.  
 
El smartphone se presenta como interfaz total que reorganiza percepción, atención y vínculo 
social; la selfi, como forma paradigmática de exposición narcisista en la que la luz deja de 
revelar las cosas para modelar un yo intercambiable, destinado a circular en la nube de 
imágenes y sin pretensión de perdurar, algo fugaz y etéreo que se desvanece como un studium 
Barthiano, idea al que apuntará más adelante. 
 
Nota: La descripción haniana de la luz que captura el rostro en la selfi se enfrenta directamente 
a las teorías intromisivas de Alhacén en su dimensión táctil. De alguna manera, incluso en la 
fotografía analógica se mantenía siempre, en algún punto, la presencia física del objeto: el 
testigo cierto de que eso estuvo ahí, aunque fuera en la emulsión de haluros de plata. Incluso si 
nos remontamos a las teorías extramisivas de la visión en Platón y Aristóteles, la luz dejaba 
siempre una huella física: la visión tocaba la cosa o era tocada por ella. En el mundo digital, la 
computadora aplana esa fisicidad: el sensor la informatiza, convirtiéndola solo en información. 
No queda huella física de la presencia; desaparece el concepto de evidencia cósica irrefutable y 
entramos en una infosfera haniana. 
 
En “Inteligencia artificial”, Han distingue de forma precisa entre el saber conceptual, capaz de 
estructurar totalidades mediante mediaciones internas y el conocimiento rudimentario del big 
data, limitado a correlaciones y reconocimiento de patrones (pp. 58-60). Sostiene que la 
inteligencia artificial no alcanza el nivel conceptual del saber, carece de la negatividad del 
acontecimiento y del eros que impulsa el pensamiento humano hacia lo intransitado, de modo 
que solo produce futuros calculados a partir del pasado, no auténticos comienzos. 
 
Nota: La acumulación masiva de datos que aquí se describe puede entenderse como un 
“nuevo big bang” en el universo del conocimiento: una expansión abrupta del cosmos 
informacional que, sin embargo, no genera por sí misma galaxias de sentido, falta la gravedad 
del concepto. El riesgo que Han señala es que el pensamiento humano se adapte a este 
régimen aditivo, renunciando a la negatividad creativa que caracteriza al eros del logos. 
 
A partir de esta contraposición, el libro explora también la tensión placer/razón y eros/logos: la 
racionalidad instrumental, encarnada en el cálculo algorítmico, se revela incapaz de erotizar el 
mundo, mientras que el pensamiento filosófico, en su sentido fuerte, se nutre del eros como 
fuerza de ruptura y apertura ontológica, siguiendo una línea que va de Platón a Heidegger y 
Deleuze. 
 



El bloque central, especialmente en “Vistas de las cosas”, “Perfidias de las cosas” y “La espalda 
de las cosas”, adopta la forma de una fenomenología de las cosas y de su desaparición bajo el 
régimen informacional.  
 
Han recuerda cómo, en los dibujos de Mickey Mouse o en el cine de Chaplin, las cosas exhibían 
una “perfidia” propia, una capacidad de resistencia, obstáculo y sorpresa que hacía visible su 
facticidad; frente a ello, la digitalización tiende a transformar los objetos en dispositivos dóciles 
de ayuda que anticipan nuestros deseos y neutralizan toda fricción. 
 
Nota: (p. 70). Puede decirse, a partir de este análisis, que la digitalización “quita a las cosas 
cualquier materialidad rebelde”: las reconfigura como asistentes previsibles, integrados en 
el smarthome, donde los infómatas cuidan de nosotros a costa de erosionar la facticidad y la 
experiencia de cuidado que Heidegger consideraba rasgo esencial de la existencia. Alexa no es 
un Odradek Kafkiano. 
 

 
Odradek (2003), dibujo de Elena Villa Bray. Ilustración contemporánea inspirada en la criatura descrita por Franz Kafka en Las 

preocupaciones de un padre de familia. 

 
El capítulo “Fantasmas” introduce una reflexión sobre las formas de presencia y ausencia 
vinculadas a diferentes tecnologías de la comunicación, que prepara el tránsito hacia los 
apartados sobre “Magia de las cosas”, “El olvido de las cosas en el arte” y “Silencio”. 
 
Nota: (p. 73). La consideración de la carta como forma de comunicación diferida permite 
pensar que escribir cartas es “tratar con fantasmas”: se conversa con una presencia ausente 
que demora su respuesta, manteniendo abierto un espacio de espera y de imaginación. La 
epistemología de las redes, basada en la inmediatez, aplana ese tiempo y empobrece la 
densidad fantasmática de la comunicación, sustituyendo las presencias espectrales por 
indicadores de “en línea” y confirmaciones de lectura. 
 
En “Vistas de las cosas”, Han dialoga de manera intensa con Freud, Lacan y Roland Barthes para 
pensar la relación entre cosa, información y experiencia estética. Recurre al vocabulario 
barthesiano de studium y punctum para mostrar cómo la digitalización tiende a totalizar 
el studium, es decir, el campo cultural e informacional de la imagen, reduciendo la realidad a 
datos y anulando el surgimiento de un punctum que punce o hiera al espectador (pp. 79-80; 
Barthes, 1989). 
 
Nota: A la luz de esta lectura, resulta especialmente sugerente volver sobre la célebre 
fotografía del Boulevard du Temple de Daguerre (ca. 1838): en ella, la figura del hombre al que 



le lustran las botas aparece como el único personaje que no se diluye, el único que no es pura 
información en tránsito. Ese detalle genera un punctum en el sentido barthesiano, una 
presencia irreductible que perfora el tejido del studium y resiste a la lógica de la imagen serial 
propia de las redes sociales. 
 

 
Boulevard du Temple (1838), daguerrotipo de Louis Daguerre. Considerada la primera fotografía conocida que muestra a una 

persona, captada accidentalmente durante una larga exposición en una calle parisina 

 
En “El olvido de las cosas en el arte”, la discusión se desplaza a la dimensión material del 
lenguaje poético, a partir de Rilke, Robert Walser y Francis Ponge (pp. 80-83). Han sostiene que 
el poema, como cuerpo de significantes, es una cosa que no puede reducirse a significado, y 
celebra una poética materialista que concibe el lenguaje como materia con la que se juega 
eróticamente, al margen de la mera transmisión de contenidos.  
 
De ahí deriva la afirmación de que “el arte que se dedica al significado es hostil al placer” (p. 
82), frase que condensa su crítica a una estética enteramente semántica, alineada con una 
cultura de la información que privilegia el contenido frente al cuerpo de la obra. 
 
Los capítulos finales, “Las cosas queridas”, “Silencio” y la digresión sobre la gramola, cierran el 
libro con una defensa de la materialidad, del tiempo lento y del callar como condiciones de 
posibilidad de una vida significativa. Para Han, el silencio no es meramente ausencia de 
información, sino un medio ontológico en el que pueden emerger presencia, punctum y 
verdad; su erosión por la infomanía y la hipercomunicación abre paso a una “comunicación 
pornográfica” que solo transmite información cruda, sin sombra ni reserva, anulando la 
experiencia del misterio y del placer ligado a la opacidad. 
 
Valoración crítica 
 
El principal aporte de No-cosas reside en ofrecer, en un formato conciso, una fenomenología 
crítica de la transición de la sociedad de las cosas a la de las no-cosas, articulando la crítica de 
la digitalización con una relectura creativa de Arendt, Heidegger, Freud, Lacan o Barthes.  
 
La obra proporciona imágenes y conceptos de gran potencia –infoesfera, infomanía, orden 
terreno/orden digital, comunicación pornográfica– que permiten pensar las consecuencias 



ontológicas, existenciales y estéticas del capitalismo de datos más allá de la mera descripción 
sociológica. 
 
Nota: El el libro se presta a ser trabajado desde una biografía intelectual situada, generando 
resonancias con la historia de la óptica, la teoría de la imagen o la filosofía del arte.  
 
No obstante, siguen pesando en él algunas limitaciones características de Han: la ausencia de 
contraste empírico sistemático y la tendencia a generalizaciones fuertes sobre “la” sociedad 
digital, así como un tono elegíaco que puede dejar en la penumbra prácticas híbridas en las 
que lo digital reconfigura, sin suprimirlas, formas materiales de habitar. 
 
Con todo, No-cosas constituye una contribución relevante al debate contemporáneo sobre la 
digitalización y la pérdida de mundo, y dialoga de forma fecunda con otros ensayos del autor, 
en particular La desaparición de los rituales y La sociedad de la transparencia. La distinción 
rigurosa entre las tesis de Han y tus propias apreciaciones refuerza, además, el valor formativo 
de la recensión, que no se limita a resumir el contenido, sino que lo trabaja críticamente desde 
una perspectiva filosófico-antropológica atenta a la experiencia estética. 
 
 
 
 


